
Thema Wie entsteht Initiative? 45

Michael Opielka

Individualität und Institution
Drei Formen der Gemeinschaftsbildung in der heutigen Gesellschaft

Zwei Formen der Gemeinschaftsbildung sind in der modernen Gesellschaft auf allen 
Ebenen wirksam: die Gemeinschaftsbildung aus dem Geist des Individuums und die 
voluntaristische Gemeinschaftsbildung, die mit dem Menschen als sozialem Baumeister 
rechnet. Noch weniger verbreitet ist die Gemeinschaftsbildung aus dem Geistigen.

»Ein Einzelner hilft nicht, sondern wer sich mit vielen zur rechten 
Stunde vereinigt«, sagt der Alte in Goethes »Märchen«. Dieser 
Satz enthält das offenbare Geheimnis des Sozialen. In seinem 
Aufsatz »Goethes Geistesart in ihrer Offenbarung durch sein 
>Märchen von der grünen Schlange und der Lilie<« aus dem Jahr 
1918 hat Rudolf Steiner zwei Aspekte dieses Geheimnisses ange­
sprochen, die Verwandlung des Einzelnen zur freien Persönlich­
keit und das Bauprinzip der Gemeinschaft.1 
Für die Seelenkraft, die die Verwandlung des Einzelnen ermög­
licht, steht die Schlange. Diese Kraft des Goldes, der Weisheit, ist 
in den Erfahrungen des Lebens und der Wissenschaft wirksam. 
Die Seelenkraft muss sich zur rechten Zeit opfern, aus freiem 
Entschluss. »Es ist an der Zeit«, so spricht der Alte von diesem 
Zeitpunkt, zu dem der Einzelne die Brücke zwischen Sinnlichem 
und Übersinnlichem bildet, zu dem Lebenserfahrung zur inneren 
Seelenkraft wird. Es ist aber nicht nur ein Zeitpunkt in unserem 
allgemeinen Sinne gemeint, ein Punkt auf einer Zeitachse vom 
Gestern zum Morgen. Die »rechte Stunde« scheint zugleich die 
Frucht der (Schulungs-)Bemühung, des Opfers, jenes »Stirb und 
Werde«, von dem Goethe im Gedicht »Selige Sehnsucht« spricht: 
ein Zustand des Menschen auf neuem, erst wirklich freiem N i­
veau.
Das Bauprinzip der Gemeinschaft ist von ähnlicher Gestalt. Auch 
hier finden wir ein Rätsel vor. Denn die Vereinigung mehrerer 
allein genügt nicht. Rudolf Steiner deutet am Ende des erwähnten 
Aufsatzes die Richtung an: »Wenn im Gemeinschaftsleben ver­
schiedene Menschennaturen Zusammenwirken, so ist in dieser 
Wechselwirkung doch nur ein Bild der mannigfachen Kräfte ge­
geben, die in ihrer gegenseitigen Beziehung das eine individuelle

Die »rechte Stunde« 
für die 
Gemeinschaftsbildung

1 Rudolf Steiner, »Goethes 
Geistesart in ihrer Offenba­
rung durch sein Märchen von 
der Grünen Schlange und der 
Lilie<«, in: ders., Goethes Gei­
stesart, GA 22, Dörnach 1956.

Drei 3/00

www.diedrei.org



46 Thema W ie entsteht Initiative?

2 Ebd., S. 84.
3 Rudolf Steiner, Goethes ge­
heime Offenbarung. Exote- 
risch, in: ders., Goethes Geistes­
art in ihrer Offenbarung durch 
sein »Märchen von der Grünen 
Schlange und der Lilie«, Dörn­
ach 21999, S. 228.

Schutzräume für die 
Initiative des Einzelnen

4 Rudolf Steiner, Hochschule 
und öffentliches Leben (1898), 
in: Erziehungskunst, VII. Jg., 
H. 5, 1933, S. 492.
5 Stefan Leber, Anthroposo­
phische Forschung im Bereich 
der Sozialwissenschaft, in: 
Karl-Martin Dietz/Barbara 
Messmer (Hrsg.), Grenzen er­
weitern -  Wirklichkeit erfahren. 
Perspektiven anthroposophischer 
Forschung, Stuttgart 1998, S. 
332.
6 Rudolf Steiner, Freiheit und 
Gesellschaft (1998), in: ders., 
Gesammelte Aufiätze zur Kul­
tur- und Zeitgeschichte, GA 31, 
Dörnach 31989, S. 254.
7 Rudolf Steiner, Geisteswis­
senschaft und soziale Frage 
(1905/1906), in: ders., Lucifir- 
Gnosis 1903-1908, GA 34, 
Dörnach 21987, S. 213.

menschliche Gesamtwesen ausmachen.«2 Die »rechte Stunde« 
meint zunächst eine Methode. In der modernen Soziologie 
spricht man seit Hegels systemischer Organik von der systemi­
schen Gliederung des Sozialen. So »wie jede Seelenkraft maßvoll 
wirken muss zusammen mit den anderen Seelenkräften, um die 
Seele zu einem Gesamtbilde zu gestalten, auf dass sie sich hinauf­
entwickeln könne zu menschlicher Vollkommenheit«3, gilt dies 
auch für das Soziale. Das systemische Gliederungsprinzip ist zu­
gleich die Methode des Lebens, auch des sozialen Lebens, wie die 
Methode seiner Erkenntnis. Gliedern heißt Unterscheiden. Das 
moderne Denken ist seit Hegel Differenzdenken. Das Bauprinzip 
des Sozialen beruht auf Differenzen. Der Unterscheidung von Ich 
und anderem Ich, von Ich und Du. Aber auch der Unterschei­
dung verschiedener sozialer Logiken, die unterschiedliche soziale 
Sphären begründen. Sie im Denken nacherschaffend zu erken­
nen, wird die Voraussetzung ihrer Verwandlung zur rechten Stun­
de.

Die beiden genannten Aspekte des sozialen Geheimnisses sollen 
die folgenden Überlegungen leiten. Sie gelten der Suche nach 
Gesichtspunkten, die in der heutigen Zeit das Verhältnis des 
Einzelnen zu sozialen Institutionen lebendig werden lassen kön­
nen. Das ist keineswegs leicht und selbstverständlich. Nicht nur 
in sich anthroposophisch nennenden Einrichtungen, aber eben 
auch dort, können wir beobachten, wie die Initiative des Einzel­
nen, wie sein jeweiliger Freiheitsimpuls weder ausreichend zur 
Geltung kommt, noch hinreichenden Schutz genießt. In einem 
Aufsatz mit dem Titel »Hochschule und öffentliches Leben«, 
erschienen am Weihnachtstag des Jahres 1898 in der Zeitschrift 
»Das Magazin für Literatur«, hat Rudolf Steiner die Versöhnung 
von Individualität und Institution in eine Forderung an die 
Hochschule als öffentliche Institution formuliert:
»Sie soll die größte Vollkommenheit eines Mikrokosmos des jeweiligen 
Kulturzustandes vereinigen mit dem höchsten Maße von Freiheit. Dem 
Hörer soll Gelegenheit geboten werden, so viel wie möglich von der 
Gegenwartskultur aufzunehmen; aber keine Zwangsregeln sollen ihn in 
seinem Werdegang begleiten.«4

Das ist eine hohe Forderung. Welche Hochschule mag sie heute, 
mehr als hundert Jahre später, erfüllen? Und gilt diese Forderung 
auch für andere Institutionen, sollen auch sie das Prinzip der Frei­
heit zur Richtschnur ihres Handelns machen?

Drei 3/00

www.diedrei.org



Thema Wie entsteht Initiative? 47

Eine innere Behinderung dieser sozialen Forderung in anthroposo­
phischen Einrichtungen könnte aus einem werkbiografischen Phä­
nomen Rudolf Steiners selbst resultieren. Stefan Leber hat in einer 
eindrücklichen Überschau über die anthroposophische Sozialfor­
schung bei Rudolf Steiner zwei Forschungslinien unterschieden: 
»Die eine Linie kann als Ausprägung des Individualismus bezeich­
net werden, die andere als die Linie des sozialen Baumeistertums. In 
der ersten Lebenshälfte Rudolf Steiners scheint die erstgenannte, in 
der zweiten stärker die zweite Linie zu dominieren.«5 Der Indivi­
dualismus spricht sozialen Einrichtungen keinen Selbstzweck zu, 
vielmehr fordert Steiner 1898:
»Sie sollen Mittel zur Entwicklung der Individualitäten werden«, mehr 

noch: »Im Anfänge braucht das Individuum die Gemeinschaft. Denn 
nur aus der Gemeinschaft kann es seine Kräfte entwickeln. Aber später, 
wenn diese Kräfte entwickelt sind, dann kann das Individuum die 
Bevormundung durch die Gemeinschaft nicht mehr ertragen.«6

Wenige Jahre später, 1906, heißt es im »Sozialen Hauptgesetz«:
»Das Heil einer Gesamtheit von zusammenarbeitenden Menschen ist 
umso größer, je weniger der Einzelne die Erträgnisse seiner Leistungen 
für sich beansprucht, das heißt, je mehr er von diesen Erträgnissen an 
seine Mitarbeiter abgibt, und je mehr seine eigenen Bedürfnisse nicht 
aus seinen Leistungen, sondern aus den Leistungen der anderen befrie­
digt werden.«7

Aus okkulter, geisteswissenschaftlicher Forschung wird eine Art 
soziales Naturgesetz der wechselseitigen Hingabe von Fähigkeiten 
und Befriedigung von Bedürfnissen entdeckt. Die zweite Zeit, in 
der die Anthroposophie ihren Namen erst erhielt, war eng mit der 
Hinwendung Steiners zur sozialen Frage verbunden, von der Tä­
tigkeit in der Arbeiterbildungsschule Wilhelm Liebknechts im 
Berlin der Jahrhundertwende bis hin zur Entfaltung der Idee der 
sozialen Dreigliederung nach dem ersten Weltkrieg. Im Mittel­
punkt steht nun die Gemeinschaftsbildung, die Suche nach den 
Gesetzmäßigkeiten des sozialen Wesens.

Die anthroposophische Sozialforschung und Sozialgestaltung hat 
im Wesentlichen an der zweiten Linie des Werkes von Rudolf 
Steiner angeknüpft. Die Sozialgestalt der Waldorfschule, das Kol­
legialprinzip ihrer Führung, die Gemeinschaft der die Schule 
tragenden Eltern und Lehrer, das Prinzip der Initiativkreise in 
anthroposophischen Einrichtungen, das Prinzip der wirtschaftli­
chen Assoziationen in Landwirtschaft, Produktion und Handel,

Individualismus und 
soziales Baumeister­
tum in Steiners 
Biografie

Soziale und 
antisoziale Triebe

Drei 3/00

www.diedrei.org



48 Thema W ie entsteht Initiative?

8 Christoph Strawe, Sozial­
impulse der Anthroposophie. Die 
Dreigliederung des sozialen Or­
ganismus als Weg zu einer zeitge­
mäßen Sozialgestaltung, Heidel­
berg 1999, S. 23.
9 Rudolf Steiner, Die soziale 
Grundforderung unserer Zeit. In 
geänderter Zeitlage. Siebenter 
Vortrag, Bern, 12. Dezember 
1918, GA 186,Dörnach31990, 
S. I62ff. Daraus auch die fol­
genden Zitate.

die Suche nach einer dem menschlichen Wesen angemessenen 
sozialen Organbildung -  solche Formen der Gemeinschaftsbil­
dung kennzeichnen anthroposophische Einrichtungen, geben ih­
nen bis heute Identität nach innen und außen.
Vor diesen reichen Erfahrungen erscheint die geradezu anarchisti­
sche, dem frühen Sozialismus und Liberalismus verwandte insti­
tutionenkritische erste Linie von Steiners Individualismus als Re­
likt des 19. Jahrhunderts. Der Individualismus scheint nun seinen 
hinreichenden Ausdruck in der Idee der Selbstverwaltung der je 
von einer Angelegenheit Betroffenen zu finden. In einer aktuellen 
Schrift zur sozialen Dreigliederung spricht Christoph Strawe da­
von, dass sich »der Selbstverwaltungsgedanke als die Achse mo­
derner Sozialgestaltung« erweist.8 Das ist ganz ohne Zweifel ein 
zutreffender Gedanke. Er fuhrt die Idee der modernen Demokra­
tie zurück auf ihren Impuls der Selbstherrschaft des Menschen. 
Doch genügt dieser Gesichtspunkt, um jenem Freiheitsimpuls des 
Individualismus gerecht zu werden? Zeigt nicht der Fortgang des 
letzten, des 20. Jahrhunderts, dass zwischen dem »Sozialen« und 
dem »Anti-Sozialen« eine tiefe und notwendige Spannung be­
steht, dass sich das »anti-soziale« Prinzip der Individualität in 
keiner sozialen Gestaltung aufhebt?
Das mag radikal, manchen pessimistisch anmuten. Doch Rudolf 
Steiner machte in einem seiner vielleicht bedeutendsten sozialwis­
senschaftlichen Vorträge auf einen bis heute kaum beachteten 
Grundtatbestand des Sozialen aufmerksam:
»Das ist etwas Durchgehendes im sozialen Leben, dass der eine Mensch 
durch den anderen, mit dem er im Verkehr steht, eingeschläfert wird. 
(...) Es beruht darauf, dass im Grunde genommen dasjenige, was wir 
soziale Triebe nennen, eigentlich überhaupt nur beim gewöhnlichen 
gegenwärtigen Bewusstsein sich so recht aus der Seele des Menschen 
heraus entwickelt, wenn der Mensch schläft. Sie sind, insofern Sie nicht 
zur Hellsichtigkeit aufsteigen, eigentlich nur von sozialen Trieben durch­
setzt, wenn Sie schlafen. (...) Daher entwickelt sich im Verkehr von 
Mensch zu Mensch die Tendenz, dass der eine Mensch den anderen 
behufs Herstellung eines sozialen Verhältnisses einschläfert. Das ist eine 
Tatsache, die frappierend ist (...)«9

Im leider oft verflachten Ausdruck des »Miteinander-Schlafens« 
findet sich noch diese tiefe Erfahrung menschlicher Begegnung. 
Natürlich kann der Mensch nicht immer schlafen. »Tendenz, sich 
wachzuhalten, ist aber antisozial in diesem Fall, Behauptung der 
eigenen Individualität, der eigenen Persönlichkeit gegenüber der 
sozialen Struktur in der Gesellschaft. Einfach indem wir Mensch

Drei 3/00

www.diedrei.org



Thema W ie entsteht Initiative? 49

unter Menschen sind, pendelt unser inneres Seelenleben zwischen 
Sozialem und Antisozialem hin und her.« Das »Antisoziale« ist 
insoweit weder böse noch zu vermeiden, der Mensch »ist gerade 
für seine Stellung in der Zeit angewiesen, die antisozialen Triebe 
zu entwickeln«. Es ist das Jahr 1918, in dem Steiner weiter 
formuliert: »Die Menschheit hat heute noch gar keine Ahnung 
davon, wie mächtig immerwährend bis ins dritte Jahrtausend 
hinein die antisozialen Triebe sich entwickeln müssen. Gerade 
damit der Mensch sich richtig auswächst, müssen die antisozialen 
Triebe sich entwickeln.« Man kann denken, das Soziale existiere 
erst, indem und weil das Antisoziale existiert.

Hier kann nicht weiter verfolgt werden, auf welcher seelischen Ebe­
ne der menschlichen Begegnung das Soziale erfolgt, sodass es dem 
gewöhnlichen Menschen im Wachzustand gar nicht gelingen kann, 
ohne seine Individualität aufzugeben. Es geht um die drei höheren 
Erkenntnisstufen: Imagination, Inspiration und Intuition. Man 
muss auf dem Weg zur höheren Erkenntnis diese drei Stufen durch­
gehen. Gefährlich ist, dass dieser Weg die Egoität des Menschen 
notwendig verstärkt. Es handelt sich hier um Geheimnisse, die der 
modernen Sozialwissenschaft noch verborgen sind, sodass sie sich 
im Grunde mit wenngleich hoch komplexen Phänomenologien 
begnügt. Hinweise ergeben sich aus den Folgerungen, die Rudolf 
Steiner aus seinen »frappierenden« Beobachtungen zieht:
»In unserer Zeit (...) muss dasjenige kommen, was der Mensch den 
antisozialen Trieben nun entgegensetzt: eine solche soziale Struktur, 
durch die das Gleichgewicht dieser Entwicklungstendenz gehalten wird. 
Innen müssen die antisozialen Triebe wirken, damit der Mensch die 
Höhe seiner Entwicklung erreicht; außen im gesellschaftlichen Leben 
muss, damit der Mensch nicht den Menschen verliert im Zusammen­
hänge des Lebens, die soziale Struktur wirken. Daher die soziale Forde­
rung in unserer Zeit.« Soziale Organbildung, soziale Institutionen über­
nehmen eine Menschheitsaufgabe: »Daher ist es so notwendig, dass der 
Mensch in diesem Zeitraum mit seinem ganzen Wesen ausgegliedert 
wird von der sozialen Ordnung.«9

Soziale Einrichtungen müssen ein »Gegengewicht« bilden gegen­
über dem im Inneren des Menschen wirkenden Antisozialen, das 
aber eben »nicht bekämpft werden« kann. Die gemütliche Vorstel­
lung einer Identität von Individualität und Gemeinschaft, einer 
Gestaltung von Institutionen ohne Spannung zu den Menschen, 
die in ihnen arbeiten und leben, erscheint vor solchen Gedanken 
unzeitgemäß. Rudolf Steiner fasste das »Motto der Sozialethik« in

Soziale Einrichtungen 
als Gegengewicht der 
Individualierung

Forts. aufS. 52

Drei 3/00

www.diedrei.org



50 Thema W ie  entsteht Initiative?

Aus dem Zyklus 
» Wiedervereinigung<< 
von Uwe Battenberg.

Bilder au f 
S. 39, 50, 51, 54, 55: 

monotypie und 
Zeichnung über 

buchdruck

D re i 3/00

www.diedrei.org



Thema W ie  entsteht Initiative? 51

-In-
n rn  1 .■-.-rennt« l . 'r t e il -«vt-a* .■ n iiw u . u r

;si .1* ...tehb-'r*--hii> - -sum m cnathcii u m  anderen  ge
i . n o .  i  ..m  ju t h  iIk  I iq fb u m  :u t  k iu

b o l. i-ro h rn  t n r j i .  Bedang- fanictm
■ U lm  . y  . r W ir ix b a h - B c m & f r t ih t i l .
ngstn  .e*;Veihc:c - d a i  ist-/u  tten ig . den n  pan u.

Ih cha i ■ -.eiche w erden (m ic h )  t u n  d e r tsaatlicher.

•im es H orro fb ild . ä i v  ver/ss-hk . v.r.-ahnt«
I technischer D ilen --u - >lic m 'li i-chscls.-iog 
-n W irkungen  »uh  hau -ein. A n sai/c  vet 
ren. bestim m t h d as .u ia lc  C h an s u nd  die
untieherung i '  m slc lvn  der ehem aligen
rdiri

Ul uder ihn: O p fe r  r. aien?
la ii ic h r  v um  B eisp iel Pfctsonalraisw ahlcn) wer-

v.-.u Vrr> —tero  v  Hr^imr m srn irncm alisicrt. u m  den
d e n  p ilen N eu au fb au  slcr V erw altung n t  cr­

im en .

Y jchvcrhall fo lg i. d aii d e  M a isc h  u h  clbc 
■ S d b m be w tif i o e in » .  m n  

d u  individuelle : . * d m in g  d es -Ich- m ..

J a  l-rcihcn /u  tun?
•e gegen w in ig  so  hoffm ingdttsr allgemeine l a g t  m  d a  Ex- 
K bestätigt aber nur. «s-j» aus der nicht erm utigenden l i c  
:hlc gesellschaftlicher Ü bergänge langsr bekannt ist: Wird d je 
schall allein rum M m i.i ilcs Ü bergangs, /teilt dies po litisch* 
äutchungrn nach sich, lu i  Inuahiliuit und Aufruhr cur i-tilge, 
polilbchcr Ü bergang l i e f  etwa svic in Polen -  fiih ii /u  vrii-  
ftlicher F.mbehrung und  kann aucli In su b ifiu i und Aufruhr 
ulgc haben Bei beiden •Übcrgangsuchniltena blcsbt d ir  Kiti- 

an islcr Ssrrrkrl . C . » . .  --.13. .1

Lögihthe D üei unas 
d er  W ic d c n -i! . i .-.-.u

» . m m  d m  tec i ■■Mtmu sies Kc i

b e so n d e r s  ss-a, ; 

d c .- in in - U ig t? ]  
l.rrim pulj, d a .  
aufbauend a u f . 
über Deulschb

n io lg fc  te ile  Kui 4  
ssh k lim g der S j c J
l’rinripitn. Fo r m  
sU ru h c i h in a u s  a l  

U m  h ie r a u f A M
h r a u n s a c h e s  I t J
se m a l t n l  der R c J  
«-srJiungdötB 

A m  Anhang tilfl 
Ideale! Freie X r d j  
Irtie R -w rgiu igsul 
Krem  h i n g i e Ä J
MmubetttM̂ fl

D re i 3/00

www.diedrei.org



52 Thema W ie entsteht Initiative?

10 Rudolf Steiner, Buchwid­
mung für Edith Maryon 
(1920), in: ders., Wahrspruch­
worte, GA 40, Dörnach 1986, 
S. 256.
11 Karl-Martin Dietz, Ge­
meinschaft durch Freiheit, Stutt­
gart 1996, S. lOOf.

Gemeinschaftsbildung 
aus dem Geist des 

Individualismus

Der Mensch als 
sozialer Baumeister 

voluntaristischer 
Gemeinschaftsbildung

Worte: »Heilsam ist nur, wenn / Im Spiegel der Menschenseele / 
Sich bildet die ganze Gemeinschaft; / Und in der Gemeinschaft / 
Lebet der Einzelseele Kraft.«10 Lassen sich Gemeinschaften nach 
dem Prinzip der Individualität bilden? Karl-Martin Dietz hat dies 
in einer tiefgründigen Schrift gefordert. Er kritisiert eine auch im 
anthroposophischen Bereich wirksame Vorstellung der sozialen 
Dreigliederung als konkreter sozialer Utopie, als »Modelle« oder 
»Sammlung von Verhaltensrezepten«.11 Notwendig sei vielmehr, 
das Prinzip des freien Geisteslebens nicht nur als politische, groß­
gesellschaftliche Forderung nach freien, von staatlicher oder wirt­
schaftlicher Bevormundung befreiten Schulen, Hochschulen etc. 
zu begreifen — was sicher ungebrochen notwendig bleibt - , viel­
mehr das Prinzip der Freiheit zum Leitbild des Inneren, des 
Geisteslebens aller Gemeinschaften zu machen.

Sind damit die beiden angesprochenen Linien der sozialen Be­
trachtung bei Rudolf Steiner -  Individualismus und soziales Bau­
meistertum -  ausreichend gesondert oder gar versöhnt? Wenn wir 
sie nochmals und etwas zugespitzt unterscheiden wollen, könnten 
zwei Formen der Gemeinschaftsbildung beschrieben werden, die 
in der modernen Gesellschaft auf allen Ebenen wirksam sind.
Das eine ist die Gemeinschaftsbildung aus dem Geiste des Indivi­
dualismus. Sie nimmt die anti-soziale Individualität zum Aus­
gangspunkt. Gemeinschaftsbildung erscheint hier vor allem da­
durch möglich, dass äußere Strukturen wirken. Wirtschaft, Politik 
und Kultur müssen Institutionen ausbilden, die eher unabhängig 
sind von den Wirrungen der Einzelnen: Systeme des Ausgleichs 
von Bedürfnissen, Rechten und Fähigkeiten. Institutionen wer­
den hier zum Niederschlag von Erfahrungen. Sie kommen aus der 
Vergangenheit. Gemeinschaft kommt als funktionale Gemein­
schaft, Solidarität kommt als funktionale Solidarität infrage.

Den anderen Pol bildet die Hoffnung auf den sozialen Baumeister 
in jedem Menschen. Diese Gemeinschaftsbildung aus dem Geist 
eines objektivierten christlichen Liebesimpulses setzt auf den Wil­
len zur Gemeinschaft, auf die Entscheidung fiir das Opfer, auf die 
Bereitschaft zum Abgeben. Die Ausbildung von Institutionen er­
folgt aus dem freien Interesse am anderen ganz im Gegenwärtigen:

»Und das ist das ungeheuer Wichtige, dass in uns der Trieb erwacht, 
nicht bloß den Menschen, wenn wir ihm gegenüberstehen, nach Sympa­
thien und Antipathien zu empfinden, nicht bloß in uns den Trieb

Drei 3/00

www.diedrei.org



Thema W ie entsteht Initiative? 53

erwachsen zu lassen, irgendetwas am Menschen zu lieben oder zu hassen, 
sondern ein liebe- und hassfreies Bild, wie der Mensch ist, in uns zu 
erwecken. (...) Sie gehen aneinander vorbei, ohne dass der Trieb in 
ihnen erwacht, den anderen Menschen in sich auferwachen zu lassen 
(...): diese Fähigkeit, am Menschen das imaginative Vermögen zu ent­
wickeln.«12
Sofern dies gelingt, könnte man von voluntaristischer Gemein­
schaft, von Gemeinschaft aus freiem Willen sprechen. In gewisser 
Weise würde sich hier der Einzelne immer wieder erneut darum 
bemühen, die in der ersten Gemeinschaft in das Äußere delegier­
te, formalisierte Objektivität in sich selbst zu entwickeln.
Beide Formen der Gemeinschaftsbildung sind anspruchsvoll und 
beide machen Sinn. Die funktionale Solidarität besteht auf der 
Ebene der Gesellschaft vor allem in -  oft staatlich-rechtlich gere­
gelten -  Institutionen, in kleineren Gemeinschaften darin, dass 
Formen gefunden werden, die die anti-soziale Individualität 
schützen. Die voluntaristische Solidarität wiederum wird ganz aus 
dem Augenblick, ganz in der Folge des »höheren Selbst« des 
Gemeinschaftsmitgliedes wirksam.

Man könnte noch eine dritte Linie bei Rudolf Steiner entdecken, 
deren soziale und sozialwissenschaftliche Aspekte noch nicht in­
tensiv untersucht sind. Sie lässt sich auf die letzten Jahre seines 
Lebens ein. Es ist die Linie einer Gemeinschaftsbildung aus dem 
Geistigen. Die Tatsachen können nur knapp beschrieben wer­
den.13 Von ihrer Gründung aus der Theosophischen Gesellschaft 
im Jahre 1913 hatte Rudolf Steiner die Leitung der Anthroposo­
phischen Gesellschaft anderen überlassen, in ihr zwar als Lehrer 
gewirkt, sich jedoch zu Fragen ihrer Gestaltung zurückgehalten. 
Nach dem Brand des ersten Goetheanum Sylvester 1922 sah er 
seine Arbeit als »Trümmerhaufen« geblieben. Er übernahm die 
Initiative, die Leitung der Gesellschaft und begründete die freie 
Hochschule für Geisteswissenschaft. Er wandte sich in den von 
ihm formulierten Statuten gegen Sektierertum und Dogmatik, 
sprach gegen Bürokratie und Pedanterie, an deren Stelle er das 
»Taktgefühl« wünschte. »Alle diese Bestrebungen Rudolf Steiners 
hatten das Ziel, die Anthroposophische Gesellschaft vollgültig in 
das geistige Leben der Gegenwart zu stellen.«14 
Die Übernahme der sozialen Leitungsfunktion in der Anthroposo­
phischen Gesellschaft durch Rudolf Steiner lässt sich nicht in den 
Begriffen alten Priestertums beschreiben, sondern erweist sich als 
ein dritter Weg der Institutionenbildung -  neben den beiden ande-

12 Siehe Anm. 10, S. 172.
13 Vgl. dazu Christoph Lin­
denberg, Rudolf Steiner. Eine 
Biografie. Band II, Stuttgart 
1997, S. 855IF.
14 Ebd., S. 867.

Gemeinschaftsbildung 
aus dem Geistigen

Forts, auf S. 56

Drei 3/00

www.diedrei.org



54 Thema W ie  entsteht Initiative?

L o g isc h e  D itc i.im as 
der W i e d e m  i-u

ic g c p m *ir t%  «>  hofinungdiM c allgemeine Lage m  d rt  Hx- 
R  b o u i p  aher nur, w j\  au . d e r  nicht erm utigender. Cie* 
Hue gctclh diaftlk lK T  Ü bergänge la n g «  bekannt i t c  W ird d ir  
u ita ft allein n u n  M otor d e ' Ü b e r g a n g s  /Jciit dien pajitn eh e 
au uh urrscn  nach « e h .  hat l o t u b i l in t  u n d  A ufruhr xur ra iffL  
poBcnchcr Ü b erg in g  ab er -  etwa wie in M e n  -  A h n  n  wtn- 
filuHicr E ntbehrung u nd  kann aocli lnuallilii.it m ul.A ufruhr 
o ige haben. Bei beiden -C b crganguerhoifcet». b le ib t d ie  Kcei-

a u l  d e r  S trec k e ! . *  ’ tttoi Z. j f  . a3H  -

attfbaucnj au 
Uber Dcutsri

w icklung d e r  C c  c
P r in z ip ie n . I'ornJ 
darüber I iru

Um hierauf Aitfl

v cn v c ria u l d e r f i r f l  

< io t a k u n g  riet l  -3  
Am  Anlatie ,t.a 

Ideale! f r e ie  R e d l  

Ireie B rup g iin g tt J  
Ivcrbt. E m  p n i r l j  
M enu lieti rreh te .d

Aus dem Zyklus 
» Wiedervereinigung« 
von Uive Battenberg

, n. «ui. 
-walrurv

'J' t’lKMl einer fr . 
dt ehr sich im  K ttJ i, 

h co  Ab si cherm
»-igt sich -  4I1 Faii’J

111 !-•■ ehem aliger) J  

m iw h r B ild u n g  s «u tun. a b o  -spurt« gr£dln 
II ist. strtn den  W cn d a iL  
d es W estdeutschen rum  

. u n . 'vhw esfem  im O st

Aultrct-

D re i 3/00

www.diedrei.org



Thema W ie  entsteht Initiative? 55

w m ra i,  d aß  auch  d ie  l'inanz-

vlaßnahnten zum 
od er bedingen 

sic können aber 
r sogar einander 
rage nach der

nd N cbcn lo lgcn  ihr 
g  konkret iiherblic 
D er Ü berblick üb 

ne in H un d erte  vr 
u icn , Inhalten, Vor 

weitere 

gew ährleistet 
H infiihruug der 
:inc

>t zu  kontrollier 
m scqu cn .eti 
justieren. D r c . 
nation  schnell 
i  über Prioritäten 
che M asse der 
: d estruktive V. 
n/.te seitliche

uwe battenberg hellweg 2 53347 alfter 02222 3195 uvve.battenberg@t-online.de

1951 in Kassel geboren 1965-1970 dreieinhalb jährige Handwerkslehre in Kassel mit anschl. berufli­
cher Tätigkeit. 1973 Ausbildung zum W erkstattleiter in W erkst, für Behinderte in W uppertal, mit 
anschl. dreijähriger Praxis. 1977 Vierjähriges Studium der M alerei bei W . O g ilv ie , A lanus H ochschu­
le Alfter 1981-1993. Eigenes Atelier und umfangreiche Tätigkeit im Bereich der künstl.Arbeit mit 
jugendlichen, erwachsenen und behinderten M enschen. Kunstpädagogische und -therapeutische 
Praxis. Farbgestaltung in W ohn- und Zweckräum en. Zah lre iche Auftragsarbeiten. 1993 Seit 
Sept.1993 Dozent für M alerei und G rafik  an der A lanus Hochschule in Alfter 1999 Prorektor der 
A lanus Hochschule A lfter Entwurf und Ausführung der W ebsite d .A H A , w w w .alanus.edu Studienrei­
sen nach Frankreich, Italien, Polen, Schottland und Skandinavien.

D rei 3/00

www.diedrei.org

mailto:uvve.battenberg@t-online.de
http://www.alanus.edu


56 Thema W ie entsteht Initiative?

15 Ebd., S. 875.

Der Widerschein 
des Spannungsfeldes 

in den sozialen 
Strömungen

ren, bereits genannten Formen. Christoph Lindenberg hat dies in 
seiner großen Biografie Rudolf Steiners so beschrieben:

»In sozialer H insicht bedeutete die W eihnachtstagung [die spirituelle 
N eubegründung der Anthroposophischen Gesellschaft 1923] eine U m ­
kehr der Verhältnisse, und für R u do lf Steiner war dies die Wende vom 
Lehren zum Tun, zum Führen und Leiten. Er ließ seit der W eihnachtsta­
gung die spirituellen Impulse, die in ihm lebten, mit aller Kraft wirksam 
werden. Im Verlauf der folgenden fünfzehn M onate zeigte sich, dass 
R u do lf Steiner diese Führung bis ins kleinste irdische Detail wahrneh­
men wollte und — wo immer es ging — auch wahrnahm .«15

Es mag manchen fraglich erscheinen, in dieser aus modernem Ich- 
Bewusstsein entsprechenden Verbindung mit der kosmischen In­
telligenz, dem »Michael«, ein soziales Gestaltungsprinzip abzule­
sen, hierin eine beispielgebende Verbindung von Individualität 
und Institution zu erkennen. Es soll hier dennoch als Anregung 
verstanden werden für das praktische soziale Leben. Die Begrün­
dung des Sozialen aus dem Individualismus war die erste Form der 
Gemeinschaftsbildung, die hier entlang des von Rudolf Steiner 
entwickelten anthroposophischen Sozialimpulses erörtert wurde. 
Gemeinschaft entsteht hier als Gegenwicht zum anti-sozialen We­
sen des Individuums. Sie wirkt funktional, aus dem Vergangenen. 
Die Begründung des Sozialen aus dem sozialen Baumeistertum, aus 
der Liebe, aus dem wesenhaft Sozialen selbst war die zweite Form 
der Gemeinschaftsbildung. Sie wirkt voluntaristisch, ganz gegen­
wärtig. Beide Formen existieren gleichzeitig. Keine von beiden ist 
falsch. Richtig sind sie je in der »rechten Stunde«. Und in dieser ist 
auch die dritte Gemeinschaftsform, die Gestaltung des Sozialen aus 
dem Geistigen selbst geboten. Sie wirkt befreiend, sie speist sich aus 
dem Zukünftigen. Möglicherweise wird diese Sozialform künftig-  
die beiden anderen Formen dialektisch aufhebend -  häufiger. An 
ihr werden wir arbeiten müssen.

Blicken wir zurück an den Anfang, auf Goethes Formulierung des 
sozialen Geheimnisses. Wir haben hier zwei Gesichtspunkte vorge­
funden: die Verwandlung des Einzelnen zur freien Persönlichkeit 
und das Bauprinzip der Gemeinschaft. Beide Gesichtspunkte kön­
nen zum Ausgangspunkt der Bildung sozialer Institutionen wer­
den. Aus dem ersten ergibt sich die Anforderung an Institutionen, 
an soziale Einrichtungen, dem geradezu naturnotwendig anti-so­
zialen Impuls des Individuums eine äußere Hülle zu geben, nicht 
als Zwangssystem, eher als sachgemäße Hilfe, aber doch äußerlich

Drei 3/00

www.diedrei.org



Thema W ie entsteht Initiative? 57

bleibend. Aus dem zweiten Gesichtspunkt ergibt sich eine systemi­
sche Gestaltungsabsicht auf das Soziale hin, das von innen her dem 
menschlichen Wesen nachgebildet werden soll. Wir erkennen in 
diesen Polaritäten die soziale Frage des 19. und 20. Jahrhunderts, 
den großen Konflikt zwischen Liberalismus und Sozialismus, Indi­
vidualismus und Kollektivismus. In den Achtziger- und Neunzi­
gerjahren des 20. Jahrhunderts wurde der große Konflikt nochmals 
und hoch modern in der Diskussion zwischen Liberalismus und 
Kommunitarismus formuliert.16 Er ist nicht abgeschlossen und er 
kann es aus der Sache, aus der Polarität von sozialen und anti­
sozialen Trieben des Menschen nicht sein. In der Gestaltung von 
Institutionen können beide Pole, beide Gestaltungsprinzipien Mo­
mente des anderen aufnehmen, bis dahin -  wie wir an der Idee einer 
»Gemeinschaft in Freiheit« betrachteten - ,  dass sie zur Deckung zu 
kommen scheinen. Es bleibt aber ein Unbehagen. Kommt das 
wirklich in eins? Würde das nicht eine Gemeinschaft von Men­
schen voraussetzen, die sämtlich bereits freie Persönlichkeiten sind 
-  was kein sehr wahrscheinlicher Fall erscheint.

In diese Realität zielt die dritte Form der Institutionenbildung, 
die spirituelle Vergemeinschaftung. Sie kommt ohne Leitung 
nicht aus, das ist die Botschaft Rudolf Steiners. Die Pointe dabei 
ist freilich, dass diese Leitung keine politischen oder wirtschaftli­
chen Intentionen hat (auch wenn sie sich ihrer da und dann 
bedienen muss). Vielmehr geht es ihr darum, für eine konkrete 
soziale Gemeinschaft das Geistgemäße zu entdecken und in die 
Tat umzusetzen. Damit ist kein Priesterkönigsprinzip gemeint. 
Wenige Gemeinschaften haben zudem das Glück, in ihren Reihen 
Eingeweihte, hellsichtige Personen so zu finden, dass man sie auch 
mit der Leitung betrauen kann. Ist das also kein sehr praktischer 
Rat? Besteht zudem nicht die Gefahr, unter der Signatur spirituel­
ler Vergemeinschaftung die beiden anderen Bildeprinzipien, die 
Individualität und die soziale Gesetzmäßigkeit zuzudecken?
In verschiedenen Arbeiten haben Bernard Lievegoed und dann 
Friedrich Glasl versucht, den Stand der sozialwissenschaftlichen 
Erkenntnis in der Organisationsentwicklung mit den geisteswis­
senschaftlichen Erkenntnissen zu verbinden. Sie entdeckten drei 
bzw. vier Phasen der Organisationsentwicklung, die hier nur ange­
deutet werden können: die Pionierphase, die Differenzierungspha­
se, die Integrationsphase und -  eher künftig -  die Assoziationspha­
se.17 In der Pionierphase gilt der Individualismus, die sozialen

16 Vgl. Amitai Etzioni, Die 
Verantwortungsgesellschaft. Indi­
vidualismus und Moral in der 
heutigen Demokratie, Frank­
furt/New York 1997; vgl. auch 
Michael Opielka, Gemeinschaft 
in Geselbchaft. Elemente einer 
Soziologie der Viergliederung ge­
sellschaftlicher Integration, Bonn 
1997.
17 Vgl. Friedrich Glasl/Ber- 
nard Lievegoed, Dynamische 
Unternehmensentwicklung, 
Bern/Stuttgart 1993; eine 
knappe und verständliche Zu­
sammenfassung bei Friedrich 
Glasl, Das Unternehmen der Zu­
kunft. Moralische Intuition in 
der Gestaltung von Organisatio­
nen, Stuttgart 1994, S. 11 ff.

Die vier Phasen 
der Organisations­
entwicklung

Drei 3/00

www.diedrei.org



58 Thema W ie entsteht Initiative?

Autorennotiz 
Michael Opielka, geb. 1956 in 
Stuttgart. Studium der Rechts­
und Erziehungswissenschaften, 
Philosophie und Ethnologie in 
Tübingen, Zürich und Bonn. 
Promotion in Soziologie an der 
Humboldt-Universität zu Ber­
lin. Tätigkeiten in Politikbera­
tung, Sozialforschung und Stif­
tungsleitung. Derzeit Rektor 
der Alanus Hochschule Alfter 
und Geschäftsführer des Insti­
tuts für Sozialökologie (ISÖ) in 
Bonn. -  Adresse: Alanus Hoch­
schule, Johannishof, 53347 
Alfter.

18 Vgl. Glasl/Lievegoed, Anm. 
17, S. lOOff.

Funktionen werden um die Fähigkeiten der Person gegliedert. Die 
Institution ist aber noch nach dem Muster der informellen Ge­
meinschaft, der Familie gebildet. Das Problem ist die Systemtrans­
parenz.18 Die Lösung, nämlich die Herausbildung eines steuerba­
ren sozialen Apparates besteht in der funktionalen Differenzie­
rung. Das aber wird in der zweiten Phase, der Differenzierungspha­
se zum sozialen Problem. Die Institution erkaltet, die Beziehungen 
sterben ab. Hier setzt der soziale Baumeisterimpuls an: die Suche 
nach lebendigen Institutionen, nach einer funktionalen Gliede­
rung, die dem Einzelnen gemäß ist. Man sucht die voluntaristische 
Gemeinschaft, möchte zum Beispiel dreigliedern. Damit gelangen 
wir -  wenn es gut geht -  in die Integrationsphase. Das ist der 
heutige Stand der Organisationsentwicklung: kleine vernetzte Ein­
heiten, Selbstorganisation, Teams, situative Führung. Die meisten 
Organisationen sind noch gar nicht dort, sie kleben in der Regel 
zwischen Pionier- und Differenzierungsphase. Die Gefahr der drit­
ten Phase sind Verselbstständigungen, die Isolierung der Organisa­
tion in der Welt. Glasl sieht nun eine Assoziationsphase von Orga­
nisationen kommen: »Schicksalsgemeinschaften«, die Umweltbe­
ziehung der Institution wird wesentlich.
Diese komplexe und sehr instruktive Modellbildung der vier Pha­
sen der Organisationsentwicklung sollte hier angedeutet werden, 
um unserer Frage nach der spirituellen Gemeinschaftsbildung und 
der Bedeutung von Leitung dabei näherzukommen. Man kann 
schon sehen, dass sich beide Betrachtungen — Steiners sozialmetho­
dische Werkbildung und die Phasen der Organisationsentwicklung 
— nicht bruchlos aufeinander abbilden lassen. Eine Andeutung sei 
aber erlaubt. Wie kann nämlich die Integrationsphase der Organi­
sationsentwicklung geschehen? Die Erfahrung zeigt, dass sie nur 
erfolgreich wird, wenn eine rechte Balance zwischen Selbstleitung 
aller Mitglieder einer Gemeinschaft und Leitung der Organisation 
geschieht. Weder »von oben« noch nur »von unten« können die 
Früchte der beiden früheren Phasen -  der individualistischen Pio­
nierphase und der sozialen Differenzierungsphase — geerntet wer­
den. Damit aber in der heutigen Zeit spirituelle Sozialintegration 
wirksam wird, müssen alle Beteiligte: die »gewöhnlichen« Mitglie­
der der Gemeinschaft wie die — demokratisch auf Zeit — bestimm­
ten Führungspersonen einer Gemeinschaft, aus dem Geistigen her­
aus handeln. Sie müssen ihre moralische Intuition schulen, Taktge­
fühl entwickeln. Dann kommen sie der »rechten Stunde« nahe, an 
die der Alte in Goethes Märchen erinnert.

Drei 3/00

www.diedrei.org




	Michael Opielka, Individualität und Institution. Drei Formen der Gemeinschaftsbildung in der heutigen Gesellschaft, in die Drei, 3, 70. Jg., März 2000, 45-58.pdf
	Umschlag aus DD2000-3.pdf



