Thema Wie entsteht Initiative?

45

Michael Opielka

Individualitit und Institution
Drei Formen der Gemeinschaftsbildung in der heutigen Gesellschaft

Zwei Formen der Gemeinschaftsbildung sind in der modernen Gesellschaft auf allen
Ebenen wirksam: die Gemeinschaftsbildung aus dem Geist des Individuums und die
voluntaristische Gemeinschaftsbildung, die mit dem Menschen als sozialem Baumeister
rechnet. Noch weniger verbreitet ist die Gemeinschaftsbildung aus dem Geistigen.

»Ein Einzelner hilft nicht, sondern wer sich mit vielen zur rechten
Stunde vereinigte, sagt der Alte in Goethes »Mirchen«. Dieser
Satz enthilt das offenbare Geheimnis des Sozialen. In seinem
Aufsatz »Goethes Geistesart in ihrer Offenbarung durch sein
»Mirchen von der griinen Schlange und der Lilie« aus dem Jahr
1918 hat Rudolf Steiner zwei Aspekte dieses Geheimnisses ange-
sprochen, die Verwandlung des Einzelnen zur freien Persénlich-
keit und das Bauprinzip der Gemeinschaft.'

Fiir die Seelenkraft, die die Verwandlung des Einzelnen ermég-
licht, steht die Schlange. Diese Kraft des Goldes, der Weisheit, ist
in den Erfahrungen des Lebens und der Wissenschaft wirksam.
Die Seelenkraft muss sich zur rechten Zeit opfern, aus freiem
Entschluss. »Es ist an der Zeit, so spricht der Alte von diesem
Zeitpunkt, zu dem der Einzelne die Briicke zwischen Sinnlichem
und Ubersinnlichem bildet, zu dem Lebenserfahrung zur inneren
Seelenkraft wird. Es ist aber nicht nur ein Zeitpunkt in unserem
allgemeinen Sinne gemeint, ein Punke auf einer Zeitachse vom
Gestern zum Morgen. Die »rechte Stunde« scheint zugleich die
Frucht der (Schulungs-)Bemiihung, des Opfers, jenes »Stirb und
Werde«, von dem Goethe im Gedicht »Selige Sehnsuchrt« spricht:
ein Zustand des Menschen auf neuem, erst wirklich freiem Ni-
veau.

Das Bauprinzip der Gemeinschaft ist von dhnlicher Gestalt. Auch
hier finden wir ein Ritsel vor. Denn die Vereinigung mehrerer
allein geniigt nicht. Rudolf Steiner deutet am Ende des erwihnten
Aufsatzes die Richtung an: »Wenn im Gemeinschaftsleben ver-
schiedene Menschennaturen zusammenwirken, so ist in dieser
Wechselwirkung doch nur ein Bild der mannigfachen Krifte ge-
geben, die in ihrer gegenseitigen Beziehung das eine individuelle

Drei 3/00

www.diedrei.org

Die »rechte Stunde«
fur die
Gemeinschaftsbildung

1 Rudolf Steiner, »Goethes
Geistesart in ihrer Offenba-
rung durch sein »Mirchen von
der Griinen Schlange und der
Lilie«, in: ders., Goethes Gei-
stesart, GA 22, Dornach 1956.



46

Thema Wie entsteht Initiative?

2 Ebd, S. 84.

3 Rudolf Steiner, Goethes ge-
heime Offenbarung. Exote-
risch, in: ders., Goethes Geistes-
art in ihrer Offenbarung durch
sein »Miirchen von der Griinen
Schiange und der Lilie«, Dotn-
ach 21999, S. 228,

Schutzriume fiir die
Initiative des Einzelnen

4 Rudolf Steiner, Hochschule
und ffentliches Leben (1898),
in: Erziechungskunst, VIL Jg.,
H. 5, 1933, S. 492.

5 Stefan Leber, Anthroposo-
phische Forschung im Bereich
der Sozialwissenschaft, in:
Karl-Martin Dietz/Barbara
Messmer (Hrsg.), Grenzen er-
weitern — Wirklichkeit erfabren.
Perspektiven anthroposophischer
Forschung, Stuttgart 1998, S.
332.

6 Rudolf Steiner, Freiheit und
Gesellschaft (1998), in: ders.,
Gesammelte Aufiiitze zur Kul-
sur- und Zeitgeschichte, GA 31,
Dornach 31989, S. 254.

7 Rudolf Steiner, Geisteswis-
senschafc und soziale Frage
(1905/1906), in: ders., Lucifg'-
Gnosis  1903-1908, GA 34,
Dornach 21987, S. 213.

menschliche Gesamtwesen ausmachen.«® Die »rechte Stunde«
meint zunichst eine Methode. In der modernen Soziologie
spricht man seit Hegels systemischer Organik von der systemi-
schen Gliederung des Sozialen. So »wie jede Seelenkraft mafivoll
wirken muss zusammen mit den anderen Seelenkriften, um die
Seele zu einem Gesamtbilde zu gestalten, auf dass sie sich hinauf-
entwickeln kdnne zu menschlicher Vollkommenheit, gilt dies
auch fiir das Soziale. Das systemische Gliederungsprinzip ist zu-
gleich die Methode des Lebens, auch des sozialen Lebens, wie die
Methode seiner Erkenntnis. Gliedern heifft Unterscheiden. Das
moderne Denken ist seit Hegel Differenzdenken. Das Bauprinzip
des Sozialen beruht auf Differenzen. Der Unterscheidung von Ich
und anderem Ich, von Ich und Du. Aber auch der Unterschei-
dung verschiedener sozialer Logiken, die unterschiedliche soziale
Sphiren begriinden. Sie im Denken nacherschaffend zu erken-
nen, wird die Voraussetzung ihrer Verwandlung zur rechten Stun-

de.

Die beiden genannten Aspekte des sozialen Geheimnisses sollen
die folgenden Uberlegungen leiten. Sie gelten der Suche nach
Gesichtspunkten, die in der heutigen Zeit das Verhilenis des
Einzelnen zu sozialen Institutionen lebendig werden lassen kén-
nen. Das ist keineswegs leicht und selbstverstindlich. Nicht nur
in sich anthroposophisch nennenden Einrichtungen, aber eben
auch dort, konnen wir beobachten, wie die Initiative des Einzel-
nen, wie sein jeweiliger Freiheitsimpuls weder ausreichend zur
Geltung kommt, noch hinreichenden Schutz geniefit. In einem
Aufsarz mit dem Titel »Hochschule und &ffentliches Leben,
erschienen am Weihnachtstag des Jahres 1898 in der Zeitschrift
»Das Magazin fiir Literatur«, hat Rudolf Steiner die Verséhnung
von Individualitdit und Institution in eine Forderung an die
Hochschule als éffentliche Institution formuliert:

»Sie soll die groflte Vollkommenbheir eines Mikrokosmos des jeweiligen
Kulturzustandes vereinigen mit dem héchsten MaRe von Freiheit. Dem
Hérer soll Gelegenheit geboten werden, so viel wie méglich von der

Gegenwartskultur aufzunehmen; aber keine Zwangsregeln sollen ihn in
seinem Werdegang begleiten.«*

Das ist eine hohe Forderung. Welche Hochschule mag sie heute,
mehr als hundert Jahre spiter, erfiillen? Und gilt diese Forderung
auch fiir andere Institutionen, sollen auch sie das Prinzip der Frei-
heit zur Richtschnur ihres Handelns machen?

Drei 3/00

www.diedrei.org



Thema Wie entsteht Initiative?

47

Eine innere Behinderung dieser sozialen Forderung in anthroposo-
phischen Einrichtungen kénnte aus einem werkbiografischen Phi-
nomen Rudolf Steiners selbst resultieren. Stefan Leber hat in einer
eindriicklichen Uberschau iiber die anthroposophische Sozialfor-
schung bei Rudolf Steiner zwei Forschungslinien unterschieden:
»Die eine Linie kann als Auspriigung des Individualismus bezeich-
netwerden, dieandereals die Linie des sozialen Baumeistertums. In
der ersten Lebenshilfte Rudolf Steiners scheint die erstgenannte, in
der zweiten stirker die zweite Linie zu dominieren.«> Der Indivi-
dualismus spricht sozialen Einrichtungen keinen Selbstzweck zu,
vielmehr fordert Steiner 1898:

»Sie sollen Mittel zur Entwicklung der Individualititen werden«, mehr
noch: »Im Anfange braucht das Individuum die Gemeinschaft. Denn
nur aus der Gemeinschaft kann es seine Krifte entwickeln. Aber spiiter,

wenn diese Krifte entwickelt sind, dann kann das Individuum die
Bevormundung durch die Gemeinschaft nicht mehr ertragen.«¢

Wenige Jahre spiter, 1906, heiflt es im »Sozialen Hauptgesetz«:

»Das Heil einer Gesamtheit von zusammenarbeitenden Menschen ist
umso grofer, je weniger der Einzelne die Ertriignisse seiner Leistungen
fiir sich beansprucht, das heiflt, je mehr er von diesen Ertrignissen an
seine Mitarbeiter abgibt, und je mehr seine eigenen Bediirfnisse niche
aus seinen Leistungen, sondern aus den Leistungen der anderen befrie-
dige werden.«’

Aus okkulter, geisteswissenschaftlicher Forschung wird eine Art
soziales Naturgesetz der wechselseitigen Hingabe von Fihigkeiten
und Befriedigung von Bediirfnissen entdeckt. Die zweite Zeit, in
der die Anthroposophie ihren Namen erst erhielt, war eng mit der
Hinwendung Steiners zur sozialen Frage verbunden, von der Ti-
tigkeit in der Arbeiterbildungsschule Wilhelm Liebknechts im
Berlin der Jahrhundertwende bis hin zur Entfaltung der Idee der
sozialen Dreigliederung nach dem ersten Weltkrieg. Im Mittel-
punkt steht nun die Gemeinschaftsbildung, die Suche nach den
Geserzmifligkeiten des sozialen Wesens.

Die anthroposophische Sozialforschung und Sozialgestaltung hat
im Wesentlichen an der zweiten Linie des Werkes von Rudolf
Steiner angekniipft. Die Sozialgestalt der Waldorfschule, das Kol-
legialprinzip ihrer Fithrung, die Gemeinschaft der die Schule
tragenden Eltern und Lehrer, das Prinzip der Initiativkreise in
anthroposophischen Einrichtungen, das Prinzip der wirtschaftli-
chen Assoziationen in Landwirtschaft, Produktion und Handel,

Drei 3/00

www.diedrei.org

Individualismus und
soziales Baumeister-
tum in Steiners
Biografie

Soziale und
antisoziale Triebe



48

Thema Wie entsteht Initiative?

8 Christoph Strawe, Sozial-
impulse der Anthroposophie. Die
Dreigliederung des sozialen Or-
ganismus als Weg zu einer zeitge-
miifien Sozialgestaltung, Heidel-
berg 1999, S. 23.

9 Rudolf Steiner, Die soziale
Grundforderung unserer Zeit. In
geiinderter Zeitlage. Siebenter
Vortrag, Bern, 12. Dezember
1918, GA 186,Dornach #1990,
S. 162ff. Daraus auch die fol-
genden Zitate.

die Suche nach einer dem menschlichen Wesen angemessenen
sozialen Organbildung — solche Formen der Gemeinschaftsbil-
dung kennzeichnen anthroposophische Einrichtungen, geben ih-
nen bis heute Identitit nach innen und auflen.

Vor diesen reichen Erfahrungen erscheint die geradezu anarchisti-
sche, dem frithen Sozialismus und Liberalismus verwandte insti-
tutionenkritische erste Linie von Steiners Individualismus als Re-
likt des 19. Jahrhunderts. Der Individualismus scheint nun seinen
hinreichenden Ausdruck in der Idee der Selbstverwaltung der je
von einer Angelegenheit Betroffenen zu finden. In einer aktuellen
Schrift zur sozialen Dreigliederung spricht Christoph Strawe da-
von, dass sich »der Selbstverwaltungsgedanke als die Achse mo-
derner Sozialgestaltung« erweist.® Das ist ganz ohne Zweifel ein
zutreffender Gedanke. Er fiihrt die Idee der modernen Demokra-
tie zuriick auf ihren Impuls der Selbstherrschaft des Menschen.
Doch geniigt dieser Gesichtspunkt, um jenem Freiheitsimpuls des
Individualismus gerecht zu werden? Zeigt nicht der Fortgang des
letzten, des 20. Jahrhunderts, dass zwischen dem »Sozialen« und
dem »Anti-Sozialen« eine tiefe und notwendige Spannung be-
steht, dass sich das »anti-soziale« Prinzip der Individualitit in
keiner sozialen Gestaltung aufhebt?

Das mag radikal, manchen pessimistisch anmuten. Doch Rudolf
Steiner machte in einem seiner vielleicht bedeutendsten sozialwis-
senschaftlichen Vortrige auf einen bis heute kaum beachteten
Grundtatbestand des Sozialen aufmerksam:

»Das ist etwas Durchgehendes im sozialen Leben, dass der eine Mensch
durch den anderen, mit dem er im Verkehr steht, eingeschlifert wird.
(...) Es beruht darauf, dass im Grunde genommen dasjenige, was wir
soziale Triebe nennen, eigendich tiberhaupt nur beim gewdhnlichen
gegenwirtigen Bewusstsein sich so recht aus der Seele des Menschen
heraus entwickelt, wenn der Mensch schlift. Sie sind, insofern Sie nicht
zur Hellsichtigkeit aufsteigen, eigentlich nur von sozialen Trieben durch-
setzt, wenn Sie schlafen. (...) Daher entwickelt sich im Verkehr von
Mensch zu Mensch die Tendenz, dass der eine Mensch den anderen

behufs Herstellung eines sozialen Verhilenisses einschlifert. Das ist eine
Tatsache, die frappierend ist (...)<

Im leider oft verflachten Ausdruck des »Miteinander-Schlafens«
findet sich noch diese tiefe Erfahrung menschlicher Begegnung.
Natiirlich kann der Mensch nicht immer schlafen. »Tendenz, sich
wachzuhalten, ist aber antisozial in diesem Fall, Behauptung der
eigenen Individualitit, der cigenen Personlichkeit gegeniiber der
sozialen Struktur in der Gesellschaft. Einfach indem wir Mensch

Drei 3/00

www.diedrei.org



Thema Wie entsteht Initiative?

49

unter Menschen sind, pendelt unser inneres Seelenleben zwischen
Sozialem und Antisozialem hin und her.« Das »Antisoziale« ist
insoweit weder bése noch zu vermeiden, der Mensch »ist gerade
fiir seine Stellung in der Zeit angewiesen, die antisozialen Triebe
zu entwickeln«. Es ist das Jahr 1918, in dem Steiner weiter
formuliert: »Die Menschheit hat heute noch gar keine Ahnung
davon, wie michtig immerwihrend bis ins dritte Jahrtausend
hinein die antisozialen Triebe sich entwickeln miissen. Gerade
damit der Mensch sich richtig auswiéchst, miissen die antisozialen
Triebe sich entwickeln.« Man kann denken, das Soziale existiere
erst, indem und weil das Antisoziale existiert.

Hierkann nicht weiter verfolgt werden, auf welcher seelischen Ebe-
ne der menschlichen Begegnung das Soziale erfolgt, sodass es dem
gewdhnlichen Menschen im Wachzustand gar nicht gelingen kann,
ohne seine Individualitit aufzugeben. Es geht um die drei héheren
Erkenncnisstufen: Imagination, Inspiration und Intuition. Man
muss auf dem Weg zur héheren Erkenntnis diese drei Stufen durch-
gehen. Gefihrlich ist, dass dieser Weg die Egoitit des Menschen
notwendig verstirkt. Es handelt sich hier um Geheimnisse, die der
modernen Sozialwissenschaft noch verborgen sind, sodass sie sich
im Grunde mit wenngleich hoch komplexen Phinomenologien
begniigt. Hinweise ergeben sich aus den Folgerungen, die Rudolf
Steiner aus seinen »frappierenden« Beobachtungen zieht:

»In unserer Zeit (...) muss dasjenige kommen, was der Mensch den
antisozialen Trieben nun entgegensetzt: eine solche soziale Strukrur,
durch die das Gleichgewicht dieser Entwicklungstendenz gehalten wird.
Innen miissen die antisozialen Triebe wirken, damit der Mensch die
Héhe seiner Entwicklung erreicht; aulen im gesellschaftlichen Leben
muss, damit der Mensch nicht den Menschen verliert im Zusammen-
hange des Lebens, die soziale Struktur wirken. Daher die soziale Forde-
rung in unserer Zeit.« Soziale Organbildung, soziale Institutionen iiber-
nehmen cine Menschheitsaufgabe: »Daher ist es so notwendig, dass der

Mensch in diesem Zeitraum mit seinem ganzen Wesen ausgegliedert
wird von der sozialen Ordnung.<

Soziale Einrichtungen miissen ein »Gegengewicht« bilden gegen-
liber dem im Inneren des Menschen wirkenden Antisozialen, das
aber eben »nicht bekimpft werden« kann. Die gemiitliche Vorstel-
lung einer Identitdt von Individualitit und Gemeinschaft, einer
Gestaltung von Institutionen ohne Spannung zu den Menschen,
die in ihnen arbeiten und leben, erscheint vor solchen Gedanken
unzeitgemif. Rudolf Steiner fasste das »Motto der Sozialethik« in

Drei 3/00

www.diedrei.org

Soziale Einrichtungen
als Gegengewicht der
Individualierung

Forts. auf S. 52



50

Aus dem Zyklus
» Wiedervereinigung<
von Uwe Battenberg.
Bilder au f
S. 39, 50, 51, 54, 55:
monotypie und
Zeichnung tiiber
buchdruck

www.diedrei.org

Thema W ie entsteht Initiative?

Drei 3/00



Thema W ie entsteht Initiative?

simes Horrofbild. @iv ver/ss-hk .

I technischer Dilen--u-

v.r.-ahnt«

>lic m'li  i-chscls.-iog

-n Wirkungen»uh hau -ein. Ansai/c vet

ren. bestimmt h das
untieherung i'

rdiri

Ul uder ihn: Opfer raien?
laiiichr v
v.-u Vrr> —tero
den p

imen.

Ja l-rcihen /u tun?

‘e gegenwinig so hoffmingdttsr allgemeine lagt m da Ex-
K bestitigt aber nur. «-p aus der nicht ermutigenden lic
:hlc gesellschaftlicher Uberginge langsr bekannt ist: Wird dje
schall allein rum Mmi.i ilcs Ubergangs, /teilt dies politisch*
dutchungrn nach sich, lui Inuahiliuit und Aufruhr cur i-tilge,
polilbcher Ubergang lie f
ftlicher F.mbehrung und kann aucli Insubifiui und Aufruhr

etwa svic in Polen - fiihii /u vrii-

ulge haben Bei beiden +Ubcrgangsuchniltena blesbtd ir Kiti-
anisler Ssrrrkrl Cor.. -13..1

Drei 3/00

.uialc Chans und die

mslclvn der ehemaligen

um Beispiel Pfctsonalraiswahlen) wer-

v Hrimrmsrnirncmalisicrt. um den

ilen Neuaufbau sler Verwaltungnt cr-

Logihthe Diiei
der Wicdcn-i!

SN sies Ke il

besonders ss-a, ;
de.-inin-Uigt?]
Lrrimpulj, da.
aufbauend auf.
iber Deulschb

niolgfcteile Kui 4
sshklimg der Sjc]
I'rinripitn. FORM
sUruhci hinaus a |

Um hieraufA M
hraunsaches It]
semaltnlder R cJ
«sriungdotB

Am Anhang tilfl
Ideale! Freie Xrdj
Irtie R-wrgiuigsul
Krem hingieA]

www.diedrei.org

du

nrn 1
ssi 10
i .no. i
bol.
EUIm
ngstn
thchai

unas

...tehb-'r"--hii> -

Yjchvcrhall folgi. daii de Maisch uh clbe

0Sdbmbewtifioein». m n

individuelle :."dming des -Ich- m

In-

rennt« L'rteil -«vt-a* niiwu. ur

-summecnathciium anderen ge

..m juth 1K Tigfbum :ut kiu

i-rohrn tnrji. Bedang- fanictm
FWirixbah-Bem & frtihtil.

.e*Veihcic -dai ist-/u ttenig. denn panu.

®-ciche werden (mich) cun der tsaatlicher.

51



52

Thema Wie entsteht Initiative?

10 Rudolf Steiner, Buchwid-
mung fir Edith Maryon
(1920), in: ders., Wabrspruch-
worte, GA 40, Dornach 1986,
S. 256.

11 Karl-Martin Dietz, Ge-
meinschaft durch Freibeit, Stutt-
gart 1996, S. 100f.

Gemeinschaftsbildung
aus dem Geist des
Individualismus

Der Mensch als
sozialer Baumeister
voluntaristischer
Gemeinschaftsbildung

Worte: »Heilsam ist nur, wenn / Im Spiegel der Menschenseele /
Sich bildet die ganze Gemeinschaft; / Und in der Gemeinschaft /
Lebet der Einzelseele Kraft.«'° Lassen sich Gemeinschaften nach
dem Prinzip der Individualitit bilden? Karl-Martin Dietz hat dies
in einer tiefgriindigen Schrift gefordert. Er kritisiert eine auch im
anthroposophischen Bereich wirksame Vorstellung der sozialen
Dreigliederung als konkreter sozialer Utopie, als »Modelle« oder
»Sammlung von Verhaltensrezepten«.'' Notwendig sei vielmehr,
das Prinzip des freien Geisteslebens nicht nur als politische, grof3-
gesellschaftliche Forderung nach freien, von staatlicher oder wirt-
schaftlicher Bevormundung befreiten Schulen, Hochschulen etc.
zu begreifen — was sicher ungebrochen notwendig bleibt —, viel-
mehr das Prinzip der Freiheit zum Leitbild des Inneren, des
Geisteslebens aller Gemeinschaften zu machen.

Sind damit die beiden angesprochenen Linien der sozialen Be-
trachtung bei Rudolf Steiner — Individualismus und soziales Bau-
meistertum — ausreichend gesondert oder gar versshnt? Wenn wir
sie nochmals und etwas zugespitzt unterscheiden wollen, kénnten
zwei Formen der Gemeinschaftsbildung beschrieben werden, die
in der modernen Gesellschaft auf allen Ebenen wirksam sind.
Das eine ist die Gemeinschaftsbildung aus dem Geiste des Indivi-
dualismus. Sie nimmt die anti-soziale Individualitit zum Aus-
gangspunkt. Gemeinschaftsbildung erscheint hier vor allem da-
durch méglich, dass duflere Strukturen wirken. Wirtschaft, Politik
und Kultur miissen Institutionen ausbilden, die eher unabhingig
sind von den Wirrungen der Einzelnen: Systeme des Ausgleichs
von Bediirfnissen, Rechten und Fihigkeiten. Institutionen wer-
den hier zum Niederschlag von Erfahrungen. Sie kommen aus der
Vergangenheit. Gemeinschaft komme als funktionale Gemein-
schaft, Solidaritdt kommr als funktionale Solidaritit infrage.

Den anderen Pol bilder die Hoffnung auf den sozialen Baumeister
in jedem Menschen. Diese Gemeinschaftsbildung aus dem Geist
eines objektivierten christlichen Liebesimpulses setzt auf den Wil-
len zur Gemeinschaft, auf die Entscheidung fiir das Opfer, auf die
Bereitschaft zum Abgeben. Die Ausbildung von Institutionen er-
folgt aus dem freien Interesse am anderen ganz im Gegenwirtigen:

»Und das ist das ungeheuer Wichtige, dass in uns der Trieb erwacht,
nicht blof den Menschen, wenn wir ihm gegeniiberstehen, nach Sympa-
thien und Antipathien zu empfinden, nicht blof in uns den Trieb

Drei 3/00

www.diedrei.org



Thema Wie entsteht Initiative?

53

erwachsen zu lassen, irgendetwas am Menschen zu lieben oder zu hassen,
sondern ein liebe- und hassfreies Bild, wie der Mensch ist, in uns zu
erwecken. (...) Sie gehen aneinander vorbei, ohne dass der Trieb in
ihnen erwacht, den anderen Menschen in sich auferwachen zu lassen
(...): diese Fihigkeit, am Menschen das imaginative Vermégen zu ent-
wickeln.«'?

Sofern dies gelingt, kénnte man von voluntaristischer Gemein-
schaft, von Gemeinschaft aus freiem Willen sprechen. In gewisser
Weise wiirde sich hier der Einzelne immer wieder erneut darum
bemiihen, die in der ersten Gemeinschaft in das AufRere delegier-
te, formalisierte Objektivitit in sich selbst zu entwickeln.

Beide Formen der Gemeinschaftsbildung sind anspruchsvoll und
beide machen Sinn. Die funktionale Solidaritit besteht auf der
Ebene der Gesellschaft vor allem in — oft staatlich-rechtlich gere-
gelten — Institutionen, in kleineren Gemeinschaften darin, dass
Formen gefunden werden, die die anti-soziale Individualitit
schiitzen. Die voluntaristische Solidaritit wiederum wird ganz aus
dem Augenblick, ganz in der Folge des »hoheren Selbst« des
Gemeinschaftsmitgliedes wirksam.

Man kénnte noch eine dritte Linie bei Rudolf Steiner entdecken,
deren soziale und sozialwissenschaftliche Aspekte noch nicht in-
tensiv untersucht sind. Sie ldsst sich auf die letzten Jahre seines
Lebens ein. Es ist die Linie einer Gemeinschaftsbildung aus dem
Geistigen. Die Tatsachen kénnen nur knapp beschrieben wer-
den.” Von ihrer Griindung aus der Theosophischen Gesellschaft
im Jahre 1913 hatte Rudolf Steiner die Leitung der Anthroposo-
phischen Gesellschaft anderen iiberlassen, in ihr zwar als Lehrer
gewirkt, sich jedoch zu Fragen ihrer Gestaltung zuriickgehalten.
Nach dem Brand des ersten Goetheanum Sylvester 1922 sah er
seine Arbeit als »Triimmerhaufen« geblieben. Er iibernahm die
Initiative, die Leitung der Gesellschaft und begriindete die freie
Hochschule fiir Geisteswissenschaft. Er wandte sich in den von
ihm formulierten Statuten gegen Sektierertum und Dogmatik,
sprach gegen Biirokratie und Pedanterie, an deren Stelle er das
»Taktgefiihl« wiinschte. »Alle diese Bestrebungen Rudolf Steiners
hatten das Ziel, die Anthroposophische Gesellschaft vollgiiltig in
das geistige Leben der Gegenwart zu stellen.«'!

Die Ubernahme der sozialen Leitungsfunktion in der Anthroposo-
phischen Gesellschaft durch Rudolf Steiner lisst sich nicht in den
Begriffen alten Priestertums beschreiben, sondern erweist sich als
ein dritter Weg der Institutionenbildung— neben den beiden ande-

Drei 3/C0

www.diedrei.org

12 Siehe Anm. 10, S. 172.
13 Vgl. dazu Christoph Lin-
denberg, Rudolf Steiner. Eine
Biogra_/g‘e. Band II, Sturgart
1997, S. 855f1.

14 Ebd,, S. 867.

Gemeinschaftsbildung
aus dem Geistigen

Forts. auf S. 56



54

ic gepm*irt% «> hofinungdiMc allgemeine Lage m drt Hx-
R bouip aher nur, W/l au. der nicht ermutigender. Cie*
Hue getclhdiaftlkIKT Uberginge lang« bekannt itc Wird dir
uitaft allein nun Motor de' Ubergangs /Jciit dien pajitnehe
auuhurrsen nach «eh. hat lotubilint und Aufruhr xur raiffl
poBencher Ubergingaber - etwa wie in Men - Ahn n witn-
filuHicr Entbehrung und kann aocli Inualliliiit mul.Aufruhr
oige haben. Bei beiden -Cbcrganguerhoifcets. b1eibu3‘e Kecei-
aulder Strecke! L ‘treoi 7. jf LaJH -

Aus dem Zyklus
» Wiedervereinigung«
von Ulve Battenberg

Thema W ie entsteht Initiative?

Logische Ditci.imas

derw iecdem iu

attfbaucnj au
Uber Dcutsri

wicklung der Cc ¢
Prinzipien. ['orn]
dariiber Iiru

Um hieraufAitfl

venveriaul derfirfl
<iotakungriet 1-3

Am Anlatie ,t.a
Ideale! freie Redl
Treie Brupgiingtt]
Iverbt. Em pnirlj
Menulietirrehte.d

u tun.

T t1KMl einer fr .
dehr sich im KttJi,
hco Absicherm
»-igt sich - 411 Faii’]
m 1@ ehemaliger) J

abo -spurte« gridln miwhr Bildung s«

I ist. strtn den W cndail
des Westdeutschen rum

. un.

'vhwesfem im Ost

Aultret-

www.diedrei.org

-walrurv

Drei 3/00



Thema W ie entsteht Initiative? 55

wmrai, daff auch die l'inanz-

vlaBnahnten zum
oder bedingen
sic kénnen aber
rsogar einander

rage nach der

nd Ncbenlolgen ihr
g konkret iiherblic
Der Uberblick iib
ne in Hunderte vr
uicn, Inhalten, Vor
weitere
gewihrleistet
Hinfiihruug der
:inc
>t zu kontrollier
mscqucn.eti
justieren. Drc.
nation schnell
i iiber Priorititen
che Masse der
: destruktive V.

n/.te seitliche

uwe battenberg hellweg 2 53347 alfter 02222 3195 uvve.battenberg@t-online.de

1951 in Kassel geboren 1965-1970 dreieinhalbjahrige Handwerkslehre in Kassel mit anschl. berufli-
cher Tatigkeit. 1973 Ausbildung zum Werkstattleiter in Werkst, fir Behinderte in Wuppertal, mit
anschl. dreijahriger Praxis. 1977 Vierjahriges Studium der Malerei bei W. Ogilvie, Alanus Hochschu-
le Alfter 1981-1993. Eigenes Atelier und umfangreiche Tatigkeit im Bereich der kiinstl.Arbeit mit
jugendlichen, erwachsenen und behinderten Menschen. Kunstpadagogische und -therapeutische
Praxis. Farbgestaltung in Wohn- und Zweckrdumen. Zahlreiche Auftragsarbeiten. 1993 Seit
Sept.1993 Dozent fir Malerei und Grafik an der Alanus Hochschule in Alfter 1999 Prorektor der
Alanus Hochschule Alfter Entwurf und Ausfiihrung der Website d.AHA, www.alanus.edu Studienrei-
sen nach Frankreich, Italien, Polen, Schottland und Skandinavien.

Drei 3/00

www.diedrei.org


mailto:uvve.battenberg@t-online.de
http://www.alanus.edu

56

Thema Wie entsteht Initiative?

15 Ebd., S. 875.

Der Widerschein
des Spannungsfeldes
in den sozialen
Strémungen

ren, bereits genannten Formen. Christoph Lindenberg hat dies in
seiner groflen Biografie Rudolf Steiners so beschrieben:

»In sozialer Hinsicht bedeutete die Weihnachtstagung [die spirituelle
Neubegriindung der Anthroposophischen Gesellschaft 1923] eine Um-
kehr der Verhiltnisse, und fiir Rudolf Steiner war dies die Wende vom
Lehren zum Tun, zum Fithren und Leiten. Er lief seit der Weihnachtsta-
gung die spirituellen Impulse, die in ihm lebten, mit aller Kraft wirksam
werden. Im Verlauf der folgenden fiinfzehn Monate zeigte sich, dass
Rudolf Steiner diese Fithrung bis ins kleinste irdische Detail wahrneh-
men wollte und — wo immer es ging — auch wahrnahm.«"

Es mag manchen fraglich erscheinen, in dieser aus modernem Ich-
Bewusstsein entsprechenden Verbindung mit der kosmischen In-
telligenz, dem »Michael«, ein soziales Gestaltungsprinzip abzule-
sen, hierin eine beispielgebende Verbindung von Individualitit
und Institution zu erkennen. Es soll hier dennoch als Anregung
verstanden werden fiir das praktische soziale Leben. Die Begriin-
dung des Sozialen aus dem Individualismus war die erste Form der
Gemeinschaftsbildung, die hier entlang des von Rudolf Steiner
entwickelten anthroposophischen Sozialimpulses erdrtert wurde.
Gemeinschaft entsteht hier als Gegenwicht zum anti-sozialen We-
sen des Individuums. Sie wirkt funktional, aus dem Vergangenen.
Die Begriindung des Sozialen aus dem sozialen Baumeistertum, aus
der Liebe, aus dem wesenhaft Sozialen selbst war die zweite Form
der Gemeinschaftsbildung. Sie wirke voluntaristisch, ganz gegen-
wirtig. Beide Formen existieren gleichzeitig. Keine von beiden ist
falsch. Richtig sind sie je in der »rechten Stunde«. Und in dieser ist
auch die dritte Gemeinschaftsform, die Gestaltung des Sozialen aus
dem Geistigen selbst geboten. Sie wirkt befreiend, sie speist sich aus
dem Zukiinfrigen. Méglicherweise wird diese Sozialform kiinftig—
die beiden anderen Formen dialektisch aufhebend — hiufiger. An
ihr werden wir arbeiten miissen.

Blicken wir zuriick an den Anfang, auf Goethes Formulierung des
sozialen Geheimnisses. Wir haben hier zwei Gesichtspunkte vorge-
funden: die Verwandlung des Einzelnen zur freien Persénlichkeit
und das Bauprinzip der Gemeinschaft. Beide Gesichtspunkte kén-
nen zum Ausgangspunke der Bildung sozialer Institutionen wer-
den. Aus dem ersten ergibt sich die Anforderung an Institutionen,
an soziale Einrichtungen, dem geradezu naturnotwendig anti-so-
zialen Impuls des Individuums eine duflere Hiille zu geben, nicht
als Zwangssystem, eher als sachgemifle Hilfe, aber doch duflerlich

Drei 3/00

www.diedrei.org



Thema Wie entsteht Initiative?

57

bleibend. Aus dem zweiten Gesichtspunke ergibtsich eine systemi-
sche Gestaltungsabsicht auf das Soziale hin, das von innen her dem
menschlichen Wesen nachgebildet werden soll. Wir erkennen in
diesen Polarititen die soziale Frage des 19. und 20. Jahrhunderts,
den grofen Konflikt zwischen Liberalismus und Sozialismus, Indi-
vidualismus und Kollektivismus. In den Achtziger- und Neunzi-
gerjahren des 20. Jahrhunderts wurde der grofle Konflikt nochmals
und hoch modern in der Diskussion zwischen Liberalismus und
Kommunitarismus formuliert.'® Er ist nicht abgeschlossen und er
kann es aus der Sache, aus der Polaritit von sozialen und anti-
sozialen Trieben des Menschen nicht sein. In der Gestaltung von
Institutionen kdnnen beide Pole, beide Gestaltungsprinzipien Mo-
mente des anderen aufnehmen, bis dahin —wie wir an der Idee einer
»Gemeinschaft in Freiheit« betrachteten —, dass sie zur Deckung zu
kommen scheinen. Es bleibt aber ein Unbehagen. Komme das
wirklich in eins? Wiirde das nicht eine Gemeinschaft von Men-
schen voraussetzen, die simtlich bereits freie Persénlichkeiten sind
— was kein sehr wahrscheinlicher Fall erscheint.

In diese Realitit zielt die dritte Form der Institutionenbildung,
die spirituelle Vergemeinschaftung. Sie kommt ohne Leitung
nicht aus, das ist die Botschaft Rudolf Steiners. Die Pointe dabei
ist freilich, dass diese Leitung keine politischen oder wirtschaftli-
chen Intencionen hat (auch wenn sie sich ihrer da und dann
bedienen muss). Vielmehr geht es ihr darum, fiir eine konkrete
soziale Gemeinschaft das Geistgemifle zu entdecken und in die
Tat umzusetzen. Damit ist kein Priesterkonigsprinzip gemeint.
Wenige Gemeinschaften haben zudem das Gliick, in ihren Reihen
Eingeweihte, hellsichtige Personen so zu finden, dass man sie auch
mit der Leitung betrauen kann. Ist das also kein sehr prakrtischer
Rar? Besteht zudem niche die Gefahr, unter der Signatur spirituel-
ler Vergemeinschaftung die beiden anderen Bildeprinzipien, die
Individualicic und die soziale Gesetzmifligkeit zuzudecken?

In verschiedenen Arbeiten haben Bernard Lievegoed und dann
Friedrich Glasl versucht, den Stand der sozialwissenschaftlichen
Erkenntnis in der Organisationsentwicklung mit den geisteswis-
senschaftlichen Erkenntnissen zu verbinden. Sie entdeckten drei
bzw. vier Phasen der Organisationsentwicklung, die hier nur ange-
deutet werden kénnen: die Pionierphase, die Differenzierungspha-
se, die Integrationsphase und — eher kiinftig — die Assoziationspha-
se.”” In der Pionierphase gilt der Individualismus, die sozialen

Drei 3/00

www.diedrei.org

16 Vgl. Amitai Ewzioni, Die
Verantwortungsgesellschaft. Indi-
vidualismus und Moral in der
beutigen Demokratie, Frank-
furt/New York 1997; vgl. auch
Michael Opiclka, Gemeinschaft
in Gesellschafs. Elemente einer
Soziologie der Viergliederung ge-
sellschaftlicher Integration, Bonn
1997.

17 Vgl. Friedrich Glasl/Ber-
nard Lievegoed, Dynamische
Unternebmensentwicklung,
Bern/Stuctgart 1993;  eine
knappe und verstindliche Zu-
sammenfassung bei Friedrich
Glasl, Das Unternehmen der Zu-
kunfi. Moralische Intuition in
der Gestaltung von Organisatio-
nem, Stuttgart 1994, S. 11ff.

Die vier Phasen
der Organisations-
entwicklung



58

Thema Wie entsteht Initiative?

Autorennotiz

Michael Opielka, geb. 1956 in
Stutrgart. Studium der Rechts-
und E:ziehungswissenscha&cn,
Philosophie und Ethnologie in
Tiibingen, Ziirich und Bonn.
Promotion in Soziologie an der
Humboldt-Universitit zu Ber-
lin. Térigkeiten in Politikbera-
ung, Sozialforschung und Stif-
wngsleitung, Derzett  Rekror
der Alanus Hochschule Alfter
und Geschiiftsfithrer des Insti-
wuts fiir Sozialékologie (ISO) in
Bonn. — Adresse: Alanus Hoch-
schule, Johannishof, 53347
Alfter.

18 Vgl. Glasl/Lievegoed, Anm.
17, S. 100fF.

Funkrionen werden um die Fahigkeiten der Person gegliedert. Die
Institution ist aber noch nach dem Muster der informellen Ge-
meinschaft, der Familie gebildet. Das Problem ist die Systemtrans-
parenz.'® Die Losung, nimlich die Herausbildung eines steuerba-
ren sozialen Apparates besteht in der funktionalen Differenzie-
rung. Das aber wird in der zweiten Phase, der Differenzierungspha-
sezum sozialen Problem. Die Institution erkaltet, die Beziehungen
sterben ab. Hier setzt der soziale Baumeisterimpuls an: die Suche
nach lebendigen Institutionen, nach einer funktionalen Gliede-
rung, die dem Einzelnen gemif ist. Man sucht die voluntaristische
Gemeinschaft, méchte zum Beispiel dreigliedern. Damit gelangen
wir — wenn es gut geht — in die Integrationsphase. Das ist der
heutige Stand der Organisationsentwicklung: kleine vernetzte Ein-
heiten, Selbstorganisation, Teams, situative Fiihrung. Die meisten
Organisationen sind noch gar nicht dort, sie kleben in der Regel
zwischen Pionier- und Differenzierungsphase. Die Gefahr der drit-
ten Phase sind Verselbststindigungen, die Isolierung der Organisa-
tion in der Welt. Glasl sicht nun eine Assoziationsphase von Orga-
nisationen kommen: »Schicksalsgemeinschaften«, die Umweltbe-
ziechung der Institution wird wesentlich.

Diese komplexe und sehr instruktive Modellbildung der vier Pha-
sen der Organisationsentwicklung sollte hier angedeutet werden,
um unserer Frage nach der spirituellen Gemeinschaftsbildung und
der Bedeutung von Leitung dabei niherzukommen. Man kann
schon sehen, dass sich beide Betrachtungen — Steiners sozialmetho-
dische Werkbildung und die Phasen der Organisationsentwicklung
— nicht bruchlos aufeinander abbilden lassen. Eine Andeutung sei
aber erlaubt. Wie kann nimlich die Integrationsphase der Organi-
sationsentwicklung geschehen? Die Erfahrung zeigt, dass sie nur
erfolgreich wird, wenn eine rechte Balance zwischen Selbstleitung
aller Mirglieder einer Gemeinschaft und Leitung der Organisation
geschieht. Weder »von oben« noch nur »von unten« kénnen die
Friichte der beiden friiheren Phasen — der individualistischen Pio-
nierphase und der sozialen Differenzierungsphase — geerntet wer-
den. Damit aber in der heutigen Zeit spirituelle Sozialintegration
wirksam wird, miissen alle Beteiligte: die ngew®hnlichen« Mitglie-
der der Gemeinschaft wie die — demokratisch auf Zeit — bestimm-
ten Fiihrungspersonen einer Gemeinschaft, aus dem Geistigen her-
aus handeln. Sie miissen ihre moralische Intuition schulen, Takege-
fiihl entwickeln. Dann kommen sie der »rechten Stunde« nahe, an
die der Alte in Goethes Mirchen erinnert.

Drei 3/00

www.diedrei.org



3 Marz 2000

Der »Fehler« in der Politik
Benetton und die Werbung

Gedanken zu Hans-Georg Gadamer

Verlag Freies Geistesleben



	Michael Opielka, Individualität und Institution. Drei Formen der Gemeinschaftsbildung in der heutigen Gesellschaft, in die Drei, 3, 70. Jg., März 2000, 45-58.pdf
	Umschlag aus DD2000-3.pdf



